. Asian Journal of Civilizational Studies

http://ajocs.com eISSN 2682-8022

Pengekalan Gaya Bahasa Melayu dalam Terjemahan Isticarah
Retention of Malay Language Style in the Translation of Isticarah

Nabilah Halim
Suhaila Zailani @ Ahmad

Pusat Rantau Timur Tengah dan Nusantara, Fakulti Pengajian Islam, Universiti
Kebangsaan Malaysia, 43600 Bangi, Selangor.

*Corresponding Author: nabilahalim94@gmail.com

Received Date: 9 May 2019
Accepted Date: 23 May 2019

Abstract
The style of isticarah is often translated by most scholars as a metaphor in Malay
rhetoric. However, the view of al-Jurjaniy in the book of Asrar al-Balaghah fi cllm al-
Bayan which describes isticarah with the elements of personification creates several
questions. Thus, this qualitative study is conducted to examine the elements of the
language style maintained in the translation of isticarah into the Malay language.
Besides that, the purpose of this study is to classify the types of isticarah and to
determine the method of translation based on Newmark’s approaches. The data
collected were analyzed using the textual analysis method on the source text Bint al-
Sultan and the translation text Cinta di Lembah Nil. Data was selected using
purposive sampling and analyzed descriptively. The result of the study found that the
translation of isticarah tasrihiyyah has metaphorical element and the translation of
isticarah makniyyah has personification and depersonification element. The whole
translation of isticarah tasrihiyyah and isticarah makniyyah is literally translated and it
is a semantic translation according to Newmark.

Keywords: translation, isticarah, rhetoric, metaphor, personification

Abstrak
Uslub isticarah sering diteriemahkan oleh kebanyakan sarjana sebagai metafora
dalam retorik bahasa Melayu. Namun begitu, pandangan al-Jurjaniy dalam kitab
Asrar al-Balaghah fi cllm al-Bayan yang menghuraikan isticarah dengan unsur-unsur
personifikasi menimbulkan beberapa persoalan. Untuk itu, kajian berbentuk kualitatif
ini dilakukan bagi meneliti unsur gaya bahasa yang dikekalkan dalam terjemahan
isticarah ke bahasa Melayu. Selain itu, kajian ini juga bertujuan mengklasifikasikan
jenis-jenis isticarah serta menentukan kaedah penterjemahannya berdasarkan
pendekatan Newmark. Data kajian dikumpul menggunakan kaedah analisis teks

1
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu
dalam Terjemahan Isticarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Isticarah]. Asian
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com


http://ajocs.com/
http://ajocs.com/
http://ajocs.com/
http://ajocs.com/

JO

. Asian Journal of Civilizational Studies

http://ajocs.com eISSN 2682-8022

kandungan terhadap teks sumber Bint al-Sultan dan teks terjemahan Cinta di
Lembah Nil. Data dipilih menggunakan persampelan bertujuan dan dianalisis secara
deskriptif. Hasil penelitan mendapati teriemahan isticarah tasrihiyyah mempunyai
unsur gaya bahasa metafora manakala terjemahan isticarah makniyyah mempunyai
unsur gaya bahasa personifikasi dan depersonifikasi. Keseluruhan terijemahan
isticarah tasrihiyyah dan isticarah makniyyah diterjemahkan secara literal dan
merupakan terjiemahan yang bersifat semantik menurut Newmark.

Kata kunci: terjemahan, isticarah, retorik, metafora, personifikasi

Pendahuluan

Penghasilan karya sastera sememangnya tidak dapat dipisahkan dengan keindahan gaya
bahasanya yang pelbagai. Gaya bahasa inilah yang akan memberikan kesan imaginatif
kepada pembaca. Meskipun begitu, untuk mengekalkan kesan imaginatif dalam teks
terjemahan yang serupa dan sejadi dengan teks sumber adalah sukar bagi seorang
penterjemah. Kemampuan dan kecekapan berbahasa mereka teruji ketika menterjemah
sesebuah teks. Penterjemah akan mengalami dilema sama ada untuk mengekalkan bentuk
teks sumber dengan mengabaikan mesej, atau mengekalkan mesej dengan mengabaikan
bentuk teks sumber. Pengabaian salah satu bentuk daripadanya boleh menghasilkan
terjemahan berlebihan, teriemahan berkurangan mahupun terjemahan kosong yang akan
memberikan impak yang besar kepada hasil terjemahan yang dilakukan.

Dalam menterjemahkan karya sastera, penterjemahan bahasa kiasan sering diberi
perhatian, khususnya gaya bahasa metafora. Menurut Newmark (1981), permasalahan
dasar dalam penterjemahan ialah pemilihan metode penterjemahan bagi sesebuah teks,
sedangkan masalah khusus yang paling penting dalam penterjemahan ialah penterjemahan
metafora. James Dickins (2002) juga berpendapat bahawa metafora boleh membangkitkan
kesukaran dalam penterjemahan antara kedua-dua bahasa; bahasa sumber dan bahasa
sasaran kerana fokus kedua-dua bahasa tersebut adalah berbeza sama ada dari aspek
kebudayaan dan aspek linguistik (Saifulah et al., 2014). Dalam retorik bahasa Arab,
metafora sering dirujuk sebagai isticarah oleh kebanyakan sarjana seperti Maheram Ahmad
(2008), Mohamad Syukri & Mohammad (2014) dan Saifulah et al. (2015).

Dalam mengetengahkan penterjemahan isticarah, pengkaji tertarik dengan
pandangan al-Jurjaniy (2001: 40) sebagaimana yang dinyatakan di bawah:

2
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu
dalam Terjemahan Isticarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Isticarah]. Asian
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com


http://ajocs.com/
http://ajocs.com/

JO

. Asian Journal of Civilizational Studies

http://ajocs.com eISSN 2682-8022

Terjemahan: Melalui isticarah, kamu akan melihat benda yang tidak bernyawa
bagaikan hidup bertutur, orang cajam menjadi fasih, tubuh yang kaku mampu
menjelaskan maksud, dan makna-makna yang tersembunyi terserlah dengan
terang dan jelas.

Berdasarkan kenyataan tersebut, dapat difahami bahawa al-Jurjaniy turut
memasukkan unsur-unsur personifikasi dalam menghuraikan istilah isticarah. Namun begitu,
masih belum terdapat kajian penterjemahan Arab-Melayu yang memfokuskan kepada
penterjemahan isticarah ke dalam bahasa Melayu seperti kajian-kajian yang dilakukan oleh
pengkaji luar Malaysia. Adapun kajian Nazri Atoh (2015) yang mengkaji ungkapan
perbandingan antara bahasa Arab dengan bahasa Melayu yang cenderung mengkaiji
bentuk persamaan dan perbezaan linguistik antara kedua-dua bahasa tersebut. Melihat
kepada kelompangan ini, adalah wajar kajian ini dilakukan bagi meneliti unsur gaya bahasa
yang dikekalkan dalam terjemahan isticarah. Pengkaji juga akan menentukan kaedah
penteriemahan yang digunakan oleh penterjemah berdasarkan pendekatan Newmark.
Melalui pendekatan ini, dua kaedah terjemahan dapat ditentukan, iaitu terjemahan semantik
dan terjemahan komunikatif.

Justeru, pelaksanaan kajian penterjemahan Arab-Melayu yang menggunakan
korpus kumpulan cerpen Bint al-Sultan dan terjemahannya, Cinta di Lembah Nil adalah
bertujuan mengklasifikasikan jenis-jenis isticarah yang terdapat dalam Bint al-Sultan,
menganalisis unsur gaya bahasa yang dikekalkan dalam terjemahan isticarah ke dalam
bahasa Melayu, serta menentukan kaedah penterjemahannya berdasarkan pendekatan
Newmark.

Objektif
Objektif utama kajian ini adalah untuk:

i. Mengklasifikasikan jenis-jenis isticarah yang terdapat dalam Bint al-Sultan.

i Menganalisis unsur gaya bahasa yang dikekalkan dalam terjemahan isticarah ke
dalam bahasa Melayu.

ii. Menentukan kaedah penterjemahan isticarah yang digunakan dalam Cinta di
Lembah Nil berdasarkan teori terjemahan Newmark.

Metodologi

Kajian ini merupakan kajian kualitatif dengan menggunakan kaedah analisis teks
kandungan berdasarkan korpus kajian Arab-Melayu. Teks sumber yang digunakan ialah
sebuah kumpulan cerpen Bint al-Sultan dan terjemahannya, Cinta di Lembah Nil. Sampel

3
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu
dalam Terjemahan Isticarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Isticarah]. Asian
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com


http://ajocs.com/
http://ajocs.com/

JO

. Asian Journal of Civilizational Studies

http://ajocs.com eISSN 2682-8022

yang digunakan ialah sampel isticarah tasrihiyyah dan isticarah makniyyah. Sampel-sampel
dipilih menggunakan persampelan bertujuan dan dianalisis secara deskriptif.

Isticarah dan Pembahagiannya

Isticarah dari sudut bahasa diambil daripada percakapan orang arab iaitu meminjamkan
harta jika diminta pinjam (al-Hashimi, 1999: 258). Isticarah menurut istilah pula ialah
penggunaan perkataan bukan pada makna asalnya kerana wujudnya hubungan
mushabahah (saling menyerupai) antara makna pertama; makna asal dengan makna
kedua; makna kiasan, disertai dengan garinah (penanda) yang menghalang daripada
menggunakan makna pertama tersebut. Terdapat tiga komponen atau rukun yang
membentuk isticarah, iaitu:

i. Mustacar minh, iaitu makna yang dipinjam darinya atau mushabbah bih.
i. Mustacar lah, iaitu makna yang dipinjamkan kepadanya atau mushabbah.
. Mustacar, iaitu lafaz yang dipinjamkan.

Isticarah pada hakikatnya adalah tashbih baligh yang digugurkan salah satu
daripada dua rukun utamanya iaitu mushabbah atau mushabbah bih. Melihat kepada
pengguguran mushabbah atau mushabbah bih ini, isticarah dibahagikan kepada dua jenis,
iaitu isticarah tasrihiyyah dan isticarah makniyyah.

Menurut al-Jarimi dan Mustafa Amin (1999), isticarah tasrihiyyah ialah isticarah
yang dinyatakan mushabbah bihnya. Al-Maidani (1996) pula mendefinisikan isticarah
tasrihiyyah sebagai isticarah yang diperjelaskan dengan lafaz mustacamya sendiri. Lafaz
mustacar yang dimaksudkan ialah sifat yang dipinjamkan kepada mushabbah, atau secara
mudahnya dapat diertikan sebagai mustacar minh atau mushabbah bih. Oleh demikian,
dapat diringkaskan bahawa isticarah tasrihiyyah ialah isticarah yang menyatakan
mushabbah bih dan menyembunyikan mushabbah. Ini dapat dijelaskan berdasarkan surah
Ibrahim, ayat 1:

G ) ol s 1 £ 2 a1 sl sy

Terjemahan: (Ini adalah) Kitab yang Kami turunkan kepadamu supaya kamu
mengeluarkan manusia dari kegelapan kepada cahaya.

Pada contoh di atas, lafaz majazinya adalah pada perkataan kegelapan (<L)

dan cahaya (,s)). Kedua-dua perkataan ini tidak boleh dimaksudkan dengan makna

4
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu
dalam Terjemahan Isticarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Isticarah]. Asian
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com


http://ajocs.com/
http://ajocs.com/

JO

. Asian Journal of Civilizational Studies

http://ajocs.com eISSN 2682-8022

asalnya kerana terdapat garinah pada () C;J :LJ\ éijj,s/T &) yang menghalang

daripada penggunaan makna asal. Al-Quran bukanlah seperti pemahaman kasar manusia
yang bertindak seperti suluhan lampu suluh, pelita mahupun obor api yang mampu
mengeluarkan manusia dari kegelapan ke alam yang terang-benderang, tetapi apa yang
dimaksudkan oleh Allah dalam firman-Nya ialah kekufuran dan keimanan. Penggunaan
makna kiasan ini dibolehkan kerana terdapat hubungan persamaan antara makna asal
dengan makna kiasan. Kekufuran disamakan dengan kegelapan kerana sama-sama tidak
mempunyai cahaya atau petunjuk, dan keimanan disamakan dengan cahaya kerana sama-
sama menerangi kehidupan dengan adanya petunjuk atau hidayah. Pada ayat tersebut
Allah SWT menyembunyikan mushabbah dan diperjelaskan mushabbah bihnya.

Isticarah makniyyah pula adalah sebaliknya dari isticarah tasrihiyyah. Atiq (1985)
dan al-Jarimi dan Mustafa Amin (1999) mendefinisikan isticarah makniyyah sebagai
isticarah yang dibuang mushabbah bih, dan sebagai isyarat ditetapkan salah satu sifat
kelaziman yang terdapat pada mushabbah bih yang dibuang. Ini dapat dijelaskan melalui
contoh berikut:

e lad 35 s Olsg wrdl 6 L Y )

Terjemahan: Sungguh aku melihat kepala-kepala yang telah ranum dan telah
sampai waktu petiknya dan akulah pemetiknya.

Al-Hajjaj dalam pidatonya menyamakan kepala manusia yang akan dipancung
dengan buah-buahan yang ranum dan telah sampai tempohnya untuk dipetik. Mushabbah
bih, iaitu buah-buahan digugurkan dan sebagai isyarat digantikan dengan sifat atau ciri-ciri
kelaziman bagi buah, iaitu ranum. Daripada perkataan ranum dan petik, pembaca dapat
mengetahui bahawa mushabbah bih tersebut ialah buah-buahan kerana pada kelazimannya
yang ranum kemudian dipetik itu ialah buah-buahan. Ayat ini jelas menunjukkan bahawa
isticarah makniyyah ialah isticarah yang menggugurkan mushabbah bih dan sebagai isyarat
digantikan dengan suatu sifat yang menjadi kelaziman bagi mushabbah bih yang
digugurkan.

Terjemahan Isticarah dalam Karya Sastera

llmu Balaghah atau dikenali juga sebagai retorik bahasa Arab terbahagi kepada tiga, iaitu
ilmu al-Macani, ilmu al-Bayan dan ilmu al-Badic. Isticarah merupakan salah satu cabang
ilmu yang terdapat dalam ilmu al-Bayan. Dalam mempelajari ilmu al-Bayan, kebanyakan
pelajar mengalami kesukaran untuk memahaminya. Oleh yang demikian, ramai pengkaji
telah meneliti cabang-cabang dan elemen-elemen yang terdapat di dalam iimu al-Bayan
dari pelbagai aspek yang mencakupi bidang kontrastif dan penterjemahan. Rata-rata kajian

5
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu
dalam Terjemahan Isticarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Isticarah]. Asian
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com


http://ajocs.com/
http://ajocs.com/

JO

. Asian Journal of Civilizational Studies

http://ajocs.com eISSN 2682-8022

kontrastif yang dilakukan bertujuan mempermudahkan para pelajar dalam memahami ilmu
al-Bayan dengan sebaik mungkin. Pendekatan kontrastif ini telah diuji oleh Yayan Nurbayan
(2010) yang menyediakan nota kontrastif Arab-Indonesia kepada mahasiswa sebagai
bahan pengajaran Balaghah. Kajian yang menggunakan kaedah campuran mendapati
istilah-istilah Balaghah dengan bahasa Indonesia mempunyai persamaan dari segi
penggunaannya, seperti personifikasi diserupakan dengan isticarah makniyyah, metafora
dengan isticarah tasrihiyyah, simile dengan tashbih, hiperbola dengan mubalaghah, alegori
dengan majaz dan sebagainya.

Pendekatan kontrastif dalam pembelajaran ilmu Balaghah turut disokong oleh
Danial Hilmi (2016) dan Muhammad Hafidz (2018). Danial Hilmi (2016) melakukan kajian
kontrastif dalam meneliti majaz bahasa Arab dengan majas bahasa Indonesia. Majaz dalam
bahasa Arab pada dasarnya adalah sama dengan majas dalam bahasa Indonesia kerana
kedua-duanya membawa maksud bahasa kiasan. Meskipun begitu, masih terdapat banyak
perbezaan antara kedua-duanya. Majaz adalah cabang dari ilmu al-Bayan manakala majas
dalam bahasa Indonesia pula sinonim dengan gaya bahasa. Majas atau gaya bahasa dapat
dibahagikan kepada empat, iaitu majas perbandingan, majas penegasan, majas
pertentangan, dan majas sindiran. Dalam pembahasan ini, isticarah disepadankan dengan
personifikasi dan depersonifikasi yang merupakan sebahagian daripada majas
perbandingan.

Lain pula dengan Muhammad Hafidz (2018) yang membataskan kajiannya kepada
gaya bahasa fashbih, isticarah tasrihiyyah dan isticarah makniyyah. Berdasarkan dapatan
kajian, Hafidz bersependapat dengan Yayan (2010), iaitu tashbih dipadankan dengan
simile, isticarah tasrihiyyah dengan metafora dan isticarah makniyyah dengan personifikasi.
Adapun Nazri Atoh et al. (2015) meneliti bentuk ungkapan perbandingan yang terkandung
dalam Diwan Abi Tammam dan Syair Siti Zubaidah. Ungkapan perbandingan yang
dimaksudkan adalah merujuk kepada penggunaan bahasa kiasan atau gaya bahasa yang
terdapat dalam ilmu al-Bayan. Kajian ini mendapati ungkapan perbandingan yang
digunakan dalam kedua-dua korpus kajian mempunyai persamaan fungsi tetapi istilah yang
digunakan adalah berbeza. Sebagai contoh, konsep tashbih muakkad dan tashbih baligh
disamakan dengan metafora, tashbih mursal dengan simile, isticarah dengan personifikasi,
hiperbola dan metafora implisit serta kinayah dengan hiperbola dan metonimi.

Oleh yang demikian, kesemua kajian seperti yang dinyatakan di atas merupakan
rujukan penting bagi pengkaji dalam menjalankan kajian penterjemahan isticarah dari
bahasa Arab ke dalam bahasa Melayu sekaligus dapat menyumbangkan idea dalam bidang
kontrastif Arab-Melayu di Malaysia.

6
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu
dalam Terjemahan Isticarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Isticarah]. Asian
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com


http://ajocs.com/
http://ajocs.com/

JO

. Asian Journal of Civilizational Studies

http://ajocs.com eISSN 2682-8022

Analisis dan Perbincangan Isticarah

Makalah ini membincangkan beberapa sampel isticarah tasrihiyyah dan isticarah makniyyah
yang terdapat dalam kumpulan cerpen Bint al-Sultan dan terjemahannya, Cinta di Lembah
Nil.

Contoh Terjemahan Isticarah Tasrihiyyah

Jadual 1: Data Isticarah Tasrihiyyah

Bil Teks Sumber Teks Terjemahan

1 RESRCIRA S C RN P Beg inilah rumah saya.
" (Pramugari, 1984:2)
2 dl el il clis ) el LS ol eyl - Setiap kali tiba di pelabuhan terasa diri saya
) sampai di pinggir gurun pasir.
R (Pelaut, 1984:9)
Dia binatang.

Oy a3)
y} (Garis-garis Panjang, 1984:39)

Berdasarkan penerangan sebelum ini, penyebutan mushabbah bih secara jelas dalam
isticarah tasrihiyyah dapat ditonjolkan dalam sampel-sampel di atas. Penggunaan kata
‘rumah” dalam sampel 1 adalah kiasan bagi menggambarkan betapa lengkapnya barang-
barang yang terdapat di dalam beg dengan sebuah rumah. Barang-barang yang
dimaksudkan ialah pakaian tidur, Robe De Shamber, sikat rambut dan berus gigi yang
mana telah diungkapkan oleh pengarang pada ayat sebelumnya. Namun, kelengkapan
harian yang berperanan sebagai mushabbah telah disembunyikan dalam ayat ini dan hanya
dinyatakan mushabbah bihnya, iaitu rumah. Dalam retorik bahasa Melayu, ayat ini
dikategorikan sebagai metafora. Menurut Gorys Keraf (1991), metafora adalah semacam
analogi yang membandingkan dua hal secara langsung, tetapi dalam bentuk yang singkat
tanpa menggunakan kata-kata perbandingan seperti, umpama, bagai, laksana dan
sebagainya.

Sama seperti isticarah, metafora juga mempunyai komponen-komponen
pembentukannya. Newmark dalam bukunya, Approaches to Translation menyebutkan
bahawa metafora terdiri daripada tiga bahagian menurut Beekman dan Callow (1974), iaitu
(a) topik; benda atau hal yang dibincangkan; (b) imej; sesuatu yang digunakan untuk
menghuraikan topik dalam perbandingan; (c) titik persamaan; bahagian yang menunjukkan
persamaan topik dan imej. Pernyataan ini boleh dihuraikan dengan penggunaan frasa
‘gurun pasir” seperti yang terdapat pada sampel 2. Frasa “gurun pasir’ digunakan sebagai
gambaran kepada pembaca tentang perasaan kesunyian dan kesendirian yang dirasai oleh
seorang pelaut akibat tidak memiliki cinta seperti orang lain. Kesepian jiwa diibaratkan
seperti gurun pasir yang ketandusan. Analogi ini dapat ditafsirkan sebagai tumbuh-
tumbuhan tidak dapat hidup di gurun pasir disebabkan tiadanya hujan, dan begitulah

7
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu
dalam Terjemahan Isticarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Isticarah]. Asian
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com


http://ajocs.com/
http://ajocs.com/

JO

. Asian Journal of Civilizational Studies

http://ajocs.com eISSN 2682-8022

dengan diri seorang pelaut yang tidak dapat hidup setibanya dia di daratan akibat tiadanya
orang tersayang. Melihat kepada pengguguran mushabbah (jiwa), ayat ini dapat
diklasifikasikan sebagai isticarah tasrihiyyah kerana hanya mushabbah bih (gurun pasir)
yang dinyatakan.

Pada sampel 3 pula, makna kiasan metafora adalah pada penggunaan kata
‘binatang” yang merujuk kepada nafsu kebinatangan yang digunakan kepada manusia yang
tidak dapat mengawal nafsu syahwatnya secara waras. Di awal penceritaan, pengarang
telah menjelaskan watak Jalal yang bersifat liar. Dia mempunyai pelbagai cara dan helah
untuk memperdaya gadis-gadis demi memuaskan nafsunya. Pernyataan ini dikukuhkan lagi
dengan ayat sebelumnya “Dia memandang saya hanya sepotong daging. Dia hanya mahu
tubuh saya.” Sebagaimana yang telah dijelaskan, pemberian imej binatang kepada Jalal
adalah disebabkan perbuatannya seperti haiwan yang rakus, tamak dan serakah. Ayat ini
dikelaskan kepada isticarah tasrihiyyah kerana disebutkan mushabbah bih (binatang)
dengan jelas dan disembunyikan mushabbah (nafsu).

Perbincangan di atas jelas menunjukkan bahawa isticarah tasrihiyyah dapat dirujuk
sebagai metafora kerana kedua-duanya mempunyai persamaan dari segi komponen
pembentukannya. Dari sudut penterjemahan pula, kesemua sampel terjemahan dilihat
diterjemahkan secara literal kerana bentuknya masih terikat dengan struktur linguistik teks
sumber. Menurut Newmark, terjemahan ini merupakan terjemahan semantik kerana
penterjemah lebih mementingkan struktur bahasa sumber demi memelihara isi kandungan
yang disampaikan oleh pengarang. Meskipun begitu, terjemahan yang terhasil masih sama
dan lancar pembacaannya seperti pembacaan teks sumber. Keadaan ini dapat diandaikan
sebagai ketiadaan perbezaan yang ketara antara budaya bahasa sumber dengan budaya
bahasa sasaran. Oleh itu, pembaca teks sasaran boleh memahaminya dengan baik tanpa
sebarang kesamaran.

8
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu
dalam Terjemahan Isticarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Isticarah]. Asian
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com


http://ajocs.com/
http://ajocs.com/

JO

. Asian Journal of Civilizational Studies

http://ajocs.com eISSN 2682-8022

Contoh Terjemahan Isticarah Makniyyah

Jadual 2: Data Isticarah Makniyyah

Bil Teks Sumber Teks Terjemahan

1 ) y el e T bl - ST Masyarakat memperlihat taring giginya.
et g e b e S Mulai mencakar daging keduanya dengan
giginya.
(Cinta, 1984:17)
2 e Gy esdl Ty A A pe e Setelah beberapa bulan perkahwinan
i berlalu, kesepian mulai merangkak dalam
2> hidupnya.
(Si Cantik, 1984:31)
3 S RN Api itu terus memburu saya.
i (Garis-garis panjang, 1984:41)

Uslub isticarah makniyyah adalah sebaliknya dari uslub isticarah tasrihiyyah. Jika isticarah
tasrihiyyah menyatakan mushabbah bih, maka isticarah makniyyah menghilangkan
mushabbah bih. Tetapi mushabbah bih yang dihilangkan itu digantikan dengan salah satu
sifat kelazimannya. Sebagai contoh, kata “taring” pada sampel 1 adalah sifat atau ciri-ciri
khas bagi binatang buas. Ayat ini jelas menunjukkan mushabbah bih (binatang buas)
dihilangkan, namun diisyaratkan dengan suatu kelazimannya, iaitu taring. Dalam retorik
bahasa Melayu, peminjaman ciri-ciri binatang kepada orang menjadikan ayat ini
keterbalikan daripada gaya bahasa personifikasi. Personifikasi ialah meng‘orang’kan
haiwan dan benda-benda yang tidak bemyawa atau abstrak, manakala depersonifikasi
adalah sebaliknya.

Gaya bahasa personifikasi yang meng‘orang’kan atau menginsankan sesuatu
yang abstrak dapat diperlihatkan pada sampel 2. Perasaan kesepian digambarkan
mempunyai tangan dan kaki untuk merangkak seperti manusia. Sampel ini dikategorikan
sebagai isticarah makniyyah kerana dinyatakan mushabbah (perasaan kesepian) dan
dihilangkan mushabbah bih (manusia), namun telah digantikan dengan sifat kelaziman bagi
mushabbah bih iaitu merangkak.

Selain merangkak, perbuatan memburu juga antara aktiviti yang lazim dilakukan
oleh manusia. Perbuatan ini telah diberikan kepada api seperti yang terdapat pada sampel
3. Pengguguran manusia sebagai mushabbah bih menjadikan ayat ini isticarah makniyyah
dan penggantian suatu sifat yang khas iaitu memburu secara tidak langsung memberikan
unsur personifikasi kepadanya.

Pembahasan di atas menjelaskan bahawa isticarah makniyyah dapat dirujuk
sebagai personifikasi dan depersonifikasi menurut retorik bahasa Melayu. Personifikasi
merupakan suatu corak khusus dari metafora yang mengiaskan benda-benda mati
bertindak dan berbicara seperti manusia (Gorys Keraf, 1991: 140). Secara keseluruhannya,

9
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu
dalam Terjemahan Isticarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Isticarah]. Asian
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com


http://ajocs.com/
http://ajocs.com/

JO

. Asian Journal of Civilizational Studies

http://ajocs.com eISSN 2682-8022

penterjemahan yang dilakukan adalah lancar walaupun dikekalkan bentuk teks sumber
dengan terjemahan literal. Penterjemahan sebegini disifatkan sebagai teriemahan semantik
menurut Newmark kerana penterjemah mengutamakan bentuk bahasa sumber.

Kesimpulan

Kajian ini telah memperlihatkan terjemahan isticarah ke dalam bahasa Melayu berdasarkan
kumpulan cerpen Bint al-Sultan dan terjemahannya, Cinta di Lembah Nil. Hasil penelitian
menunjukkan bahawa isticarah tasrihiyyah dapat diterjemahkan sebagai metafora manakala
isticarah makniyyah diterjemahkan sebagai personifikasi dan depersonifikasi.

Melalui penelitian yang dilakukan, pengkaji mendapati isticarah digeneralisasikan
sebagai metafora disebabkan kedua-duanya memiliki persamaan fungsi, iaitu
membandingkan dua hal tanpa menggunakan kata-kata perbandingan seperti, laksana,
umpama dan sebagainya. Selain fungsinya yang sama, komponen-komponen yang
membentuk isticarah dan metafora juga dilihat mempunyai persamaan. Ringkasan
persamaan tersebut dapat dijelaskan seperti jadual dibawah:

Jadual 3: Persamaan bentuk isticarah dan metafora

Isticarah Metafora
Mustacar lah (mushabbah) Topik
Mustacar minh (mushabbah bih) Imej
Mustacar (sifat yang dipinjamkan) Titik persamaan

Penggeneralisasian isticarah sebagai metafora sememangnya tepat kerana
personifikasi juga merupakan sebahagian daripada metafora. Walau bagaimanapun,
penggeneralisasian ini dilihat kurang sesuai untuk digunakan dalam konteks pelajar,
terutamanya pelajar yang masih di peringkat permulaan. Penggunaan isticarah yang
memiliki beberapa gaya bahasa yang dapat dipadankan dalam retorik bahasa Melayu boleh
menimbulkan kekeliruan kepada pelajar ketika proses pengajaran dan pembelajaran
berlangsung. Hal ini disebabkan tahap pendedahan pelajar tentang ilmu metafora masih di
tahap yang asas. Malahan, silibus Komponen Sastera (KOMSAS) di peringkat sekolah telah
mengasingkan gaya bahasa personifikasi daripada metafora. Pengasingan ini
menyebabkan pelajar beranggapan bahawa personifikasi dan metafora adalah dua jenis
gaya bahasa yang berbeza, walhal personifikasi adalah sub-topik bagi metafora. Dengan
itu, pendekatan kontrastif sebagai inisiatif memudahkan pelajar memahami konsep isticarah
dilihat memainkan peranan yang penting dalam pembelajaran ilmu Balaghah.

Secara keseluruhan, penteriemah Nahmar Jamil didapati lebih selesa
menggunakan terjemahan semantik seperti yang dibincangkan. Pengkaji beranggapan
penggunaan ayat yang pendek dan sarat dengan mesej sesuai dengan genre cerpen

10
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu
dalam Terjemahan Isticarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Isticarah]. Asian
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com


http://ajocs.com/
http://ajocs.com/

JO

. Asian Journal of Civilizational Studies

http://ajocs.com eISSN 2682-8022

adalah antara punca penterjemah terikat dengan bentuk dan struktur teks sumber. Pada
pandangan pengkaiji, teriemahan semantik yang diterapkan oleh penterjemah adalah satu
usaha yang mumi dan baik dalam menyebarluaskan budaya asing yang secara tidak
langsung dapat menambahkan lagi pengetahuan kepada pembaca sasaran.

Penghargaan

Kajian ini dijalankan dengan menggunakan dana Geran Universiti Penyelidikan (kod projek:
GUP-2015-016). Jutaan terima kasih kepada UKM kerana memberi dana bagi menjalankan
kajian ini.

Rujukan

Atiq, cAbd al-Aziz. 1985. limu al-Bayan. Beirut: Dar al-Nahdah al-Arabiyyah.

Danial Hilmi. 2017. Analisis Kontrastif Majaz Bahasa Arab-Indonesia Dan Implikasinya
Dalam Pembelajaran llmu Bayan. Al-Lubab Jurnal Penelitian Pendidikan dan
Keagamaan Islam, 3(2): 1-55.

Gorys Keraf. 1991. Diksi dan Gaya Bahasa: Komposisi Lanjutan 1. Jakarta: Penerbit PT
Gramedia Pustaka Utama.

al-Hashimi, al-Sayyid Ahmad. 1999. Jawahir al-Balaghah fi al-Ma<ani wa al-Bayan wa al-
Badi<. Yusuf al-Sumayli (pnyt.). Beirut: Al-Maktabah al-Asriyyah.

lhsan cAbd al-Quddus. 1984. Cinta di Lembah Nil: Kumpulan Cerpen Mesir. Terj. Nahmar
Jamil. Selangor: Media Intelek.

lhsan <Abd al-Quddus. 2012. Bint al-Sultan. Riyadh: Dar Akhbar al-Yaum.

al-Jarimi, Ali dan Mustafa Amin. 1999. Al-Balaghah al-Wadihah: al-Bayan wa al-Ma<ani wa
al-Badi¢ lil Madaris al-Thanawiyah. Kaherah: Dar al-Macarif.

al-durjaniy, <Abd al-Qahir. 2001. Asrar al-Balaghah fi <llm al-Bayan. <Abd al-Hamid Hindawiy
(pnyt.). Beirut: Dar al-Kutub al-limiyah.

Maheram Ahmad. 2008. Permasalahan Terjemahan Arab Melayu: Satu Analisis Teks
Sastera. Tesis Doktor Falsafah, Universiti Malaya.

al-Maidani, Abd al-Rahman Hasan. 1996. Al-Balaghah al-Arabiyah Ususuha wa <Ulumuha
wa Fununuha. Damascus: Dar al-Qalam.

Mohamad Hussin, Mohd Sukki Othman, Nik Farhan Mustapha & Muhd Zulkifli Ismail. 2016.
Analisis Penggunaan lIsticarah: Kajian Terhadap Beberapa Hadith Amthal
Rasulullah S.A.W. Issues in Language Studies, 5(1): 27-43.

Mohamad Syukri Abd Rahman & Mohammad Seman. 2014. Metafora al-Isticarah Dalam
Hadis Rasulullah S.A.W: Tumpuan Terhadap Hadis-Hadis Kitab Riyad al-Salihin.
HADIS: Jurnal limiah Berimpak, 7(1): 7-33.

Muhammad Hafidz. (2018). Memahami Balaghah Dengan Mudah. TA<LIMUNA, 72: 129-
145.

11
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu
dalam Terjemahan Isticarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Isticarah]. Asian
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com


http://ajocs.com/
http://ajocs.com/

JOUR

. Asian Journal of Civilizational Studies
VN http://ajocs.com eISSN 2682-8022

Nazri Atoh, Zamri Arifin & Zubir Idris. (2015). Analisis Ungkapan Perbandingan Dalam
Diwan Abi Tammam Dan Syair Siti Zubaidah. PENDETA Journal of Malay
Language, Education and Literature, 6(1): 118-136.

Newmark, P. (1981). Approaches to Translation. Oxford: Pergamon Press.

Saifulah Samsudin, Muhammad Fauzi Jumingan, Abdul Rauf Hassan & Muhd Zulkifli Ismail.
(2014). Terjemahan Metafora dalam Hadis Rasulullah S.A.W: Analisis Aspek
Budaya. Proceeding of the International Conference on Arabic Studies and Islamic
Civilization iCasic 2014, him. 600-610, Kuala Lumpur.

Saifulah Samsudin, Muhammad Fauzi Jumingan, Abdul Rauf Hassan & Muhd Zulkifli Ismail.
(2015). Peranan Kitab Shuruh Al-Hadis Dalam Penterjemahan Metafora Fokus
Kepada Kitab Dalil Al-Falihin. HADIS: Jurnal limiah Berwasit, 9(1): 7-20.

Yayan Nurbayan. (2010). Pengembangan Materi Ajar Balaghah Berbasis Pendekatan
Kontrastif. Jurnal Bahasa dan Seni, 38(1): 107-116.

12
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu
dalam Terjemahan Isticarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Isticarah]. Asian
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com


http://ajocs.com/
http://ajocs.com/

