
 

    Asian Journal of Civilizational Studies
 http://ajocs.com  eISSN 2682-8022 

 
 
 

1 
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu 
dalam Terjemahan Istiᶜarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Istiᶜarah]. Asian 
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com                                    

 

Pengekalan Gaya Bahasa Melayu dalam Terjemahan Istiᶜarah 
 Retention of Malay Language Style in the Translation of Istiᶜarah 

 
 

Nabilah Halim* 

Suhaila Zailani @ Ahmad 
 

Pusat Rantau Timur Tengah dan Nusantara, Fakulti Pengajian Islam, Universiti 
Kebangsaan Malaysia, 43600 Bangi, Selangor. 

 
*Corresponding Author: nabilahalim94@gmail.com 

 
Received Date: 9 May 2019 
Accepted Date: 23 May 2019 
 

Abstract 
The style of istiᶜarah is often translated by most scholars as a metaphor in Malay 
rhetoric. However, the view of al-Jurjaniy in the book of Asrar al-Balaghah fi ᶜIlm al-
Bayan which describes istiᶜarah with the elements of personification creates several 
questions. Thus, this qualitative study is conducted to examine the elements of the 
language style maintained in the translation of istiᶜarah into the Malay language. 
Besides that, the purpose of this study is to classify the types of istiᶜarah and to 
determine the method of translation based on Newmark’s approaches. The data 
collected were analyzed using the textual analysis method on the source text Bint al-
Sultan and the translation text Cinta di Lembah Nil. Data was selected using 
purposive sampling and analyzed descriptively. The result of the study found that the 
translation of istiᶜarah tasrihiyyah has metaphorical element and the translation of 
istiᶜarah makniyyah has personification and depersonification element. The whole 
translation of istiᶜarah tasrihiyyah and istiᶜarah makniyyah is literally translated and it 
is a semantic translation according to Newmark.  
 
Keywords: translation, istiᶜarah, rhetoric, metaphor, personification 
 

Abstrak 
Uslub istiᶜarah sering diterjemahkan oleh kebanyakan sarjana sebagai metafora 
dalam retorik bahasa Melayu. Namun begitu, pandangan al-Jurjaniy dalam kitab 
Asrar al-Balaghah fi ᶜIlm al-Bayan yang menghuraikan istiᶜarah dengan unsur-unsur 
personifikasi menimbulkan beberapa persoalan. Untuk itu, kajian berbentuk kualitatif 
ini dilakukan bagi meneliti unsur gaya bahasa yang dikekalkan dalam terjemahan 
istiᶜarah ke bahasa Melayu. Selain itu, kajian ini juga bertujuan mengklasifikasikan 
jenis-jenis istiᶜarah serta menentukan kaedah penterjemahannya berdasarkan 
pendekatan Newmark. Data kajian dikumpul menggunakan kaedah analisis teks 

http://ajocs.com/
http://ajocs.com/
http://ajocs.com/
http://ajocs.com/


 

    Asian Journal of Civilizational Studies
 http://ajocs.com  eISSN 2682-8022 

 
 
 

2 
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu 
dalam Terjemahan Istiᶜarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Istiᶜarah]. Asian 
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com                                    

 

kandungan terhadap teks sumber Bint al-Sultan dan teks terjemahan Cinta di 
Lembah Nil. Data dipilih menggunakan persampelan bertujuan dan dianalisis secara 
deskriptif. Hasil penelitian mendapati terjemahan istiᶜarah tasrihiyyah mempunyai 
unsur gaya bahasa metafora manakala terjemahan istiᶜarah makniyyah mempunyai 
unsur gaya bahasa personifikasi dan depersonifikasi. Keseluruhan terjemahan 
istiᶜarah tasrihiyyah dan istiᶜarah makniyyah diterjemahkan secara literal dan 
merupakan terjemahan yang bersifat semantik menurut Newmark. 
 
Kata kunci: terjemahan, istiᶜarah, retorik, metafora, personifikasi 
 
 

Pendahuluan 

 
Penghasilan karya sastera sememangnya tidak dapat dipisahkan dengan keindahan gaya 
bahasanya yang pelbagai. Gaya bahasa inilah yang akan memberikan kesan imaginatif 
kepada pembaca. Meskipun begitu, untuk mengekalkan kesan imaginatif dalam teks 
terjemahan yang serupa dan sejadi dengan teks sumber adalah sukar bagi seorang 
penterjemah. Kemampuan dan kecekapan berbahasa mereka teruji ketika menterjemah 
sesebuah teks. Penterjemah akan mengalami dilema sama ada untuk mengekalkan bentuk 
teks sumber dengan mengabaikan mesej, atau mengekalkan mesej dengan mengabaikan 
bentuk teks sumber. Pengabaian salah satu bentuk daripadanya boleh menghasilkan 
terjemahan berlebihan, terjemahan berkurangan mahupun terjemahan kosong yang akan 
memberikan impak yang besar kepada hasil terjemahan yang dilakukan. 
 

Dalam menterjemahkan karya sastera, penterjemahan bahasa kiasan sering diberi 
perhatian, khususnya gaya bahasa metafora. Menurut Newmark (1981), permasalahan 
dasar dalam penterjemahan ialah pemilihan metode penterjemahan bagi sesebuah teks, 
sedangkan masalah khusus yang paling penting dalam penterjemahan ialah penterjemahan 
metafora. James Dickins (2002) juga berpendapat bahawa metafora boleh membangkitkan 
kesukaran dalam penterjemahan antara kedua-dua bahasa; bahasa sumber dan bahasa 
sasaran kerana fokus kedua-dua bahasa tersebut adalah berbeza sama ada dari aspek 
kebudayaan dan aspek linguistik (Saifulah et al., 2014). Dalam retorik bahasa Arab, 
metafora sering dirujuk sebagai istiᶜarah oleh kebanyakan sarjana seperti Maheram Ahmad 
(2008), Mohamad Syukri & Mohammad (2014) dan Saifulah et al. (2015). 

 
Dalam mengetengahkan penterjemahan istiᶜarah, pengkaji tertarik dengan 

pandangan al-Jurjaniy (2001: 40) sebagaimana yang dinyatakan di bawah: 
 

 .فإنك لترى بها الجماد حياّ ناطقا، والأعجم فصيحا، والأجسام الخرس مبينة، والمعاني الخفيّة بادية جليّة
 
 

http://ajocs.com/
http://ajocs.com/


 

    Asian Journal of Civilizational Studies
 http://ajocs.com  eISSN 2682-8022 

 
 
 

3 
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu 
dalam Terjemahan Istiᶜarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Istiᶜarah]. Asian 
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com                                    

 

Terjemahan: Melalui istiᶜarah, kamu akan melihat benda yang tidak bernyawa 
bagaikan hidup bertutur, orang ᶜajam menjadi fasih, tubuh yang kaku mampu 
menjelaskan maksud, dan makna-makna yang tersembunyi terserlah dengan 
terang dan jelas. 

  
Berdasarkan kenyataan tersebut, dapat difahami bahawa al-Jurjaniy turut 

memasukkan unsur-unsur personifikasi dalam menghuraikan istilah istiᶜarah. Namun begitu, 
masih belum terdapat kajian penterjemahan Arab-Melayu yang memfokuskan kepada 
penterjemahan istiᶜarah ke dalam bahasa Melayu seperti kajian-kajian yang dilakukan oleh 
pengkaji luar Malaysia. Adapun kajian Nazri Atoh (2015) yang mengkaji ungkapan 
perbandingan antara bahasa Arab dengan bahasa Melayu yang cenderung mengkaji 
bentuk persamaan dan perbezaan linguistik antara kedua-dua bahasa tersebut. Melihat 
kepada kelompangan ini, adalah wajar kajian ini dilakukan bagi meneliti unsur gaya bahasa 
yang dikekalkan dalam terjemahan istiᶜarah. Pengkaji juga akan menentukan kaedah 
penterjemahan yang digunakan oleh penterjemah berdasarkan pendekatan Newmark. 
Melalui pendekatan ini, dua kaedah terjemahan dapat ditentukan, iaitu terjemahan semantik 
dan terjemahan komunikatif.  

 
Justeru, pelaksanaan kajian penterjemahan Arab-Melayu yang menggunakan 

korpus kumpulan cerpen Bint al-Sultan dan terjemahannya, Cinta di Lembah Nil adalah 
bertujuan mengklasifikasikan jenis-jenis istiᶜarah yang terdapat dalam Bint al-Sultan, 
menganalisis unsur gaya bahasa yang dikekalkan dalam terjemahan istiᶜarah ke dalam 
bahasa Melayu, serta menentukan kaedah penterjemahannya berdasarkan pendekatan 
Newmark. 
 
 
Objektif 
 
Objektif utama kajian ini adalah untuk: 
 
i. Mengklasifikasikan jenis-jenis istiᶜarah yang terdapat dalam Bint al-Sultan. 
ii. Menganalisis unsur gaya bahasa yang dikekalkan dalam terjemahan istiᶜarah ke 

dalam bahasa Melayu. 
iii. Menentukan kaedah penterjemahan istiᶜarah yang digunakan dalam Cinta di 

Lembah Nil berdasarkan teori terjemahan Newmark. 
 
 
Metodologi 
 
Kajian ini merupakan kajian kualitatif dengan menggunakan kaedah analisis teks 
kandungan berdasarkan korpus kajian Arab-Melayu. Teks sumber yang digunakan ialah 
sebuah kumpulan cerpen Bint al-Sultan dan terjemahannya, Cinta di Lembah Nil. Sampel 

http://ajocs.com/
http://ajocs.com/


 

    Asian Journal of Civilizational Studies
 http://ajocs.com  eISSN 2682-8022 

 
 
 

4 
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu 
dalam Terjemahan Istiᶜarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Istiᶜarah]. Asian 
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com                                    

 

yang digunakan ialah sampel istiᶜarah tasrihiyyah dan istiᶜarah makniyyah. Sampel-sampel 
dipilih menggunakan persampelan bertujuan dan dianalisis secara deskriptif. 
 
 
Istiᶜarah dan Pembahagiannya  
 
Istiᶜarah dari sudut bahasa diambil daripada percakapan orang arab iaitu meminjamkan 
harta jika diminta pinjam (al-Hashimi, 1999: 258). Istiᶜarah menurut istilah pula ialah 
penggunaan perkataan bukan pada makna asalnya kerana wujudnya hubungan 
mushabahah (saling menyerupai) antara makna pertama; makna asal dengan makna 
kedua; makna kiasan, disertai dengan qarinah (penanda) yang menghalang daripada 
menggunakan makna pertama tersebut. Terdapat tiga komponen atau rukun yang 
membentuk istiᶜarah, iaitu: 
 
i. Mustaᶜar minh, iaitu makna yang dipinjam darinya atau mushabbah bih. 
ii. Mustaᶜar lah, iaitu makna yang dipinjamkan kepadanya atau mushabbah. 
iii. Mustaᶜar, iaitu lafaz yang dipinjamkan. 
 

Istiᶜarah pada hakikatnya adalah tashbih baligh yang digugurkan salah satu 
daripada dua rukun utamanya iaitu mushabbah atau mushabbah bih. Melihat kepada 
pengguguran mushabbah atau mushabbah bih ini, istiᶜarah dibahagikan kepada dua jenis, 
iaitu istiᶜarah tasrihiyyah dan istiᶜarah makniyyah. 

 
Menurut al-Jarimi dan Mustafa Amin (1999), istiᶜarah tasrihiyyah ialah istiᶜarah 

yang dinyatakan mushabbah bihnya. Al-Maidani (1996) pula mendefinisikan istiᶜarah 
tasrihiyyah sebagai istiᶜarah yang diperjelaskan dengan lafaz mustaᶜarnya sendiri. Lafaz 
mustaᶜar yang dimaksudkan ialah sifat yang dipinjamkan kepada mushabbah, atau secara 
mudahnya dapat diertikan sebagai mustaᶜar minh atau mushabbah bih. Oleh demikian, 
dapat diringkaskan bahawa istiᶜarah tasrihiyyah ialah istiᶜarah yang menyatakan 
mushabbah bih dan menyembunyikan mushabbah. Ini dapat dijelaskan berdasarkan surah 
Ibrahim, ayat 1: 
 

 » سَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلََ النُّورِ كِتَابٌ أنَزلَْنَاهُ إلِيَْكَ لتُِخْرجَِ النَّا«
  

Terjemahan: (Ini adalah) Kitab yang Kami turunkan kepadamu supaya kamu 
mengeluarkan manusia dari kegelapan kepada cahaya. 

 

Pada contoh di atas, lafaz majazinya adalah pada perkataan kegelapan (الظلمات) 
dan cahaya ( نورال ). Kedua-dua perkataan ini tidak boleh dimaksudkan dengan makna 

http://ajocs.com/
http://ajocs.com/


 

    Asian Journal of Civilizational Studies
 http://ajocs.com  eISSN 2682-8022 

 
 
 

5 
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu 
dalam Terjemahan Istiᶜarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Istiᶜarah]. Asian 
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com                                    

 

asalnya kerana terdapat qarinah pada ( َكِتَابٌ أنَزلَْنَاهُ إلِيَْكَ لتُِخْرجَِ النَّاس) yang menghalang 

daripada penggunaan makna asal. Al-Quran bukanlah seperti pemahaman kasar manusia 
yang bertindak seperti suluhan lampu suluh, pelita mahupun obor api yang mampu 
mengeluarkan manusia dari kegelapan ke alam yang terang-benderang, tetapi apa yang 
dimaksudkan oleh Allah dalam firman-Nya ialah kekufuran dan keimanan. Penggunaan 
makna kiasan ini dibolehkan kerana terdapat hubungan persamaan antara makna asal 
dengan makna kiasan. Kekufuran disamakan dengan kegelapan kerana sama-sama tidak 
mempunyai cahaya atau petunjuk, dan keimanan disamakan dengan cahaya kerana sama-
sama menerangi kehidupan dengan adanya petunjuk atau hidayah. Pada ayat tersebut 
Allah SWT menyembunyikan mushabbah dan diperjelaskan mushabbah bihnya. 

 
Istiᶜarah makniyyah pula adalah sebaliknya dari istiᶜarah tasrihiyyah. Atiq (1985) 

dan al-Jarimi dan Mustafa Amin (1999) mendefinisikan istiᶜarah makniyyah sebagai 
istiᶜarah yang dibuang mushabbah bih, dan sebagai isyarat ditetapkan salah satu sifat 
kelaziman yang terdapat pada mushabbah bih yang dibuang. Ini dapat dijelaskan melalui 
contoh berikut: 
 

 وَحَانَ قِطاَفُ هَا وَإِنّيِ لَصَاحِبُ هَا إنّيِ لَأرَى رُؤُوسًا قَد أيَنَ عَت
 

Terjemahan: Sungguh aku melihat kepala-kepala yang telah ranum dan telah 
sampai waktu petiknya dan akulah pemetiknya. 

 
Al-Hajjaj dalam pidatonya menyamakan kepala manusia yang akan dipancung 

dengan buah-buahan yang ranum dan telah sampai tempohnya untuk dipetik. Mushabbah 
bih, iaitu buah-buahan digugurkan dan sebagai isyarat digantikan dengan sifat atau ciri-ciri 
kelaziman bagi buah, iaitu ranum. Daripada perkataan ranum dan petik, pembaca dapat 
mengetahui bahawa mushabbah bih tersebut ialah buah-buahan kerana pada kelazimannya 
yang ranum kemudian dipetik itu ialah buah-buahan. Ayat ini jelas menunjukkan bahawa 
istiᶜarah makniyyah ialah istiᶜarah yang menggugurkan mushabbah bih dan sebagai isyarat 
digantikan dengan suatu sifat yang menjadi kelaziman bagi mushabbah bih yang 
digugurkan. 
 
 
Terjemahan Istiᶜarah dalam Karya Sastera 
 
Ilmu Balaghah atau dikenali juga sebagai retorik bahasa Arab terbahagi kepada tiga, iaitu 
ilmu al-Maᶜani, ilmu al-Bayan dan ilmu al-Badiᶜ. Istiᶜarah merupakan salah satu cabang 
ilmu yang terdapat dalam ilmu al-Bayan. Dalam mempelajari ilmu al-Bayan, kebanyakan 
pelajar mengalami kesukaran untuk memahaminya. Oleh yang demikian, ramai pengkaji 
telah meneliti cabang-cabang dan elemen-elemen yang terdapat di dalam ilmu al-Bayan 
dari pelbagai aspek yang mencakupi bidang kontrastif dan penterjemahan. Rata-rata kajian 

http://ajocs.com/
http://ajocs.com/


 

    Asian Journal of Civilizational Studies
 http://ajocs.com  eISSN 2682-8022 

 
 
 

6 
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu 
dalam Terjemahan Istiᶜarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Istiᶜarah]. Asian 
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com                                    

 

kontrastif yang dilakukan bertujuan mempermudahkan para pelajar dalam memahami ilmu 
al-Bayan dengan sebaik mungkin. Pendekatan kontrastif ini telah diuji oleh Yayan Nurbayan 
(2010) yang menyediakan nota kontrastif Arab-Indonesia kepada mahasiswa sebagai 
bahan pengajaran Balaghah. Kajian yang menggunakan kaedah campuran mendapati 
istilah-istilah Balaghah dengan bahasa Indonesia mempunyai persamaan dari segi 
penggunaannya, seperti personifikasi diserupakan dengan istiᶜarah makniyyah, metafora 
dengan istiᶜarah tasrihiyyah, simile dengan tashbih, hiperbola dengan mubalaghah, alegori 
dengan majaz dan sebagainya. 
  

Pendekatan kontrastif dalam pembelajaran ilmu Balaghah turut disokong oleh 
Danial Hilmi (2016) dan Muhammad Hafidz (2018). Danial Hilmi (2016) melakukan kajian 
kontrastif dalam meneliti majaz bahasa Arab dengan majas bahasa Indonesia. Majaz dalam 
bahasa Arab pada dasarnya adalah sama dengan majas dalam bahasa Indonesia kerana 
kedua-duanya membawa maksud bahasa kiasan. Meskipun begitu, masih terdapat banyak 
perbezaan antara kedua-duanya. Majaz adalah cabang dari ilmu al-Bayan manakala majas 
dalam bahasa Indonesia pula sinonim dengan gaya bahasa. Majas atau gaya bahasa dapat 
dibahagikan kepada empat, iaitu majas perbandingan, majas penegasan, majas 
pertentangan, dan majas sindiran. Dalam pembahasan ini, istiᶜarah disepadankan dengan 
personifikasi dan depersonifikasi yang merupakan sebahagian daripada majas 
perbandingan. 

 
Lain pula dengan Muhammad Hafidz (2018) yang membataskan kajiannya kepada 

gaya bahasa tashbih, istiᶜarah tasrihiyyah dan istiᶜarah makniyyah. Berdasarkan dapatan 
kajian, Hafidz bersependapat dengan Yayan (2010), iaitu tashbih dipadankan dengan 
simile, istiᶜarah tasrihiyyah dengan metafora dan istiᶜarah makniyyah dengan personifikasi. 
Adapun Nazri Atoh et al. (2015) meneliti bentuk ungkapan perbandingan yang terkandung 
dalam Diwan Abi Tammam dan Syair Siti Zubaidah. Ungkapan perbandingan yang 
dimaksudkan adalah merujuk kepada penggunaan bahasa kiasan atau gaya bahasa yang 
terdapat dalam ilmu al-Bayan. Kajian ini mendapati ungkapan perbandingan yang 
digunakan dalam kedua-dua korpus kajian mempunyai persamaan fungsi tetapi istilah yang 
digunakan adalah berbeza. Sebagai contoh, konsep tashbih muakkad dan tashbih baligh 
disamakan dengan metafora, tashbih mursal dengan simile, istiᶜarah dengan personifikasi, 
hiperbola dan metafora implisit serta kinayah dengan hiperbola dan metonimi. 
 

Oleh yang demikian, kesemua kajian seperti yang dinyatakan di atas merupakan 
rujukan penting bagi pengkaji dalam menjalankan kajian penterjemahan istiᶜarah dari 
bahasa Arab ke dalam bahasa Melayu sekaligus dapat menyumbangkan idea dalam bidang 
kontrastif Arab-Melayu di Malaysia. 
 
 
 
 

http://ajocs.com/
http://ajocs.com/


 

    Asian Journal of Civilizational Studies
 http://ajocs.com  eISSN 2682-8022 

 
 
 

7 
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu 
dalam Terjemahan Istiᶜarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Istiᶜarah]. Asian 
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com                                    

 

Analisis dan Perbincangan Istiᶜarah 
 
Makalah ini membincangkan beberapa sampel istiᶜarah tasrihiyyah dan istiᶜarah makniyyah 
yang terdapat dalam kumpulan cerpen Bint al-Sultan dan terjemahannya, Cinta di Lembah 
Nil. 
  
 
Contoh Terjemahan Istiᶜarah Tasrihiyyah 
 

Jadual 1: Data Istiᶜarah Tasrihiyyah 
Bil Teks Sumber Teks Terjemahan 

 .Beg inilah rumah saya إن هذه الحقيبة أصبحت بيتي. 1
(Pramugari, 1984:2) 

أصبحت أحس كلما وصلت إلَ ميناء، أني وصلت إلَ  2
 حافة صحراء.

Setiap kali tiba di pelabuhan terasa diri saya 
sampai di pinggir gurun pasir. 

(Pelaut, 1984:9) 

 .Dia binatang إنه حيوان. 3
(Garis-garis Panjang, 1984:39) 

 
Berdasarkan penerangan sebelum ini, penyebutan mushabbah bih secara jelas dalam 
istiᶜarah tasrihiyyah dapat ditonjolkan dalam sampel-sampel di atas. Penggunaan kata 
“rumah” dalam sampel 1 adalah kiasan bagi menggambarkan betapa lengkapnya barang-
barang yang terdapat di dalam beg dengan sebuah rumah. Barang-barang yang 
dimaksudkan ialah pakaian tidur, Robe De Shamber, sikat rambut dan berus gigi yang 
mana telah diungkapkan oleh pengarang pada ayat sebelumnya. Namun, kelengkapan 
harian yang berperanan sebagai mushabbah telah disembunyikan dalam ayat ini dan hanya 
dinyatakan mushabbah bihnya, iaitu rumah. Dalam retorik bahasa Melayu, ayat ini 
dikategorikan sebagai metafora. Menurut Gorys Keraf (1991), metafora adalah semacam 
analogi yang membandingkan dua hal secara langsung, tetapi dalam bentuk yang singkat 
tanpa menggunakan kata-kata perbandingan seperti, umpama, bagai, laksana dan 
sebagainya. 
 

Sama seperti istiᶜarah, metafora juga mempunyai komponen-komponen 
pembentukannya. Newmark dalam bukunya, Approaches to Translation menyebutkan 
bahawa metafora terdiri daripada tiga bahagian menurut Beekman dan Callow (1974), iaitu 
(a) topik; benda atau hal yang dibincangkan; (b) imej; sesuatu yang digunakan untuk 
menghuraikan topik dalam perbandingan; (c) titik persamaan; bahagian yang menunjukkan 
persamaan topik dan imej. Pernyataan ini boleh dihuraikan dengan penggunaan frasa 
“gurun pasir” seperti yang terdapat pada sampel 2. Frasa “gurun pasir” digunakan sebagai 
gambaran kepada pembaca tentang perasaan kesunyian dan kesendirian yang dirasai oleh 
seorang pelaut akibat tidak memiliki cinta seperti orang lain. Kesepian jiwa diibaratkan 
seperti gurun pasir yang ketandusan. Analogi ini dapat ditafsirkan sebagai tumbuh-
tumbuhan tidak dapat hidup di gurun pasir disebabkan tiadanya hujan, dan begitulah 

http://ajocs.com/
http://ajocs.com/


 

    Asian Journal of Civilizational Studies
 http://ajocs.com  eISSN 2682-8022 

 
 
 

8 
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu 
dalam Terjemahan Istiᶜarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Istiᶜarah]. Asian 
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com                                    

 

dengan diri seorang pelaut yang tidak dapat hidup setibanya dia di daratan akibat tiadanya 
orang tersayang. Melihat kepada pengguguran mushabbah (jiwa), ayat ini dapat 
diklasifikasikan sebagai istiᶜarah tasrihiyyah kerana hanya mushabbah bih (gurun pasir) 
yang dinyatakan. 

  
Pada sampel 3 pula, makna kiasan metafora adalah pada penggunaan kata 

“binatang” yang merujuk kepada nafsu kebinatangan yang digunakan kepada manusia yang 
tidak dapat mengawal nafsu syahwatnya secara waras. Di awal penceritaan, pengarang 
telah menjelaskan watak Jalal yang bersifat liar. Dia mempunyai pelbagai cara dan helah 
untuk memperdaya gadis-gadis demi memuaskan nafsunya. Pernyataan ini dikukuhkan lagi 
dengan ayat sebelumnya “Dia memandang saya hanya sepotong daging. Dia hanya mahu 
tubuh saya.” Sebagaimana yang telah dijelaskan, pemberian imej binatang kepada Jalal 
adalah disebabkan perbuatannya seperti haiwan yang rakus, tamak dan serakah. Ayat ini 
dikelaskan kepada istiᶜarah tasrihiyyah kerana disebutkan mushabbah bih (binatang) 
dengan jelas dan disembunyikan mushabbah (nafsu). 

 
Perbincangan di atas jelas menunjukkan bahawa istiᶜarah tasrihiyyah dapat dirujuk 

sebagai metafora kerana kedua-duanya mempunyai persamaan dari segi komponen 
pembentukannya. Dari sudut penterjemahan pula, kesemua sampel terjemahan dilihat 
diterjemahkan secara literal kerana bentuknya masih terikat dengan struktur linguistik teks 
sumber. Menurut Newmark, terjemahan ini merupakan terjemahan semantik kerana 
penterjemah lebih mementingkan struktur bahasa sumber demi memelihara isi kandungan 
yang disampaikan oleh pengarang. Meskipun begitu, terjemahan yang terhasil masih sama 
dan lancar pembacaannya seperti pembacaan teks sumber. Keadaan ini dapat diandaikan 
sebagai ketiadaan perbezaan yang ketara antara budaya bahasa sumber dengan budaya 
bahasa sasaran. Oleh itu, pembaca teks sasaran boleh memahaminya dengan baik tanpa 
sebarang kesamaran. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://ajocs.com/
http://ajocs.com/


 

    Asian Journal of Civilizational Studies
 http://ajocs.com  eISSN 2682-8022 

 
 
 

9 
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu 
dalam Terjemahan Istiᶜarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Istiᶜarah]. Asian 
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com                                    

 

Contoh Terjemahan Istiᶜarah Makniyyah 
 

Jadual 2: Data Istiᶜarah Makniyyah 
Bil Teks Sumber Teks Terjemahan 

 .Masyarakat memperlihat taring giginya تمع عن أنيابه.. بدأ ينهش بألسنته في لحمها.وكشر المج 1
Mulai mencakar daging keduanya dengan 
giginya. 

(Cinta, 1984:17) 
ومرت شهور على الزواج، وبدأ الهدوء يزحف على  2

 حياتها.

Setelah beberapa bulan perkahwinan 
berlalu, kesepian mulai merangkak dalam 
hidupnya. 

(Si Cantik, 1984:31) 
 .Api itu terus memburu saya إن النار تلاحقني.. 3

(Garis-garis panjang, 1984:41) 

 
Uslub istiᶜarah makniyyah adalah sebaliknya dari uslub istiᶜarah tasrihiyyah. Jika istiᶜarah 
tasrihiyyah menyatakan mushabbah bih, maka istiᶜarah makniyyah menghilangkan 
mushabbah bih. Tetapi mushabbah bih yang dihilangkan itu digantikan dengan salah satu 
sifat kelazimannya. Sebagai contoh, kata “taring” pada sampel 1 adalah sifat atau ciri-ciri 
khas bagi binatang buas. Ayat ini jelas menunjukkan mushabbah bih (binatang buas) 
dihilangkan, namun diisyaratkan dengan suatu kelazimannya, iaitu taring. Dalam retorik 
bahasa Melayu, peminjaman ciri-ciri binatang kepada orang menjadikan ayat ini 
keterbalikan daripada gaya bahasa personifikasi. Personifikasi ialah mengʻorangʼkan 
haiwan dan benda-benda yang tidak bernyawa atau abstrak, manakala depersonifikasi 
adalah sebaliknya. 
 

Gaya bahasa personifikasi yang mengʻorangʼkan atau menginsankan sesuatu 
yang abstrak dapat diperlihatkan pada sampel 2. Perasaan kesepian digambarkan 
mempunyai tangan dan kaki untuk merangkak seperti manusia. Sampel ini dikategorikan 
sebagai istiᶜarah makniyyah kerana dinyatakan mushabbah (perasaan kesepian) dan 
dihilangkan mushabbah bih (manusia), namun telah digantikan dengan sifat kelaziman bagi 
mushabbah bih iaitu merangkak. 

  
Selain merangkak, perbuatan memburu juga antara aktiviti yang lazim dilakukan 

oleh manusia. Perbuatan ini telah diberikan kepada api seperti yang terdapat pada sampel 
3. Pengguguran manusia sebagai mushabbah bih menjadikan ayat ini istiᶜarah makniyyah 
dan penggantian suatu sifat yang khas iaitu memburu secara tidak langsung memberikan 
unsur personifikasi kepadanya. 

 
Pembahasan di atas menjelaskan bahawa istiᶜarah makniyyah dapat dirujuk 

sebagai personifikasi dan depersonifikasi menurut retorik bahasa Melayu. Personifikasi 
merupakan suatu corak khusus dari metafora yang mengiaskan benda-benda mati 
bertindak dan berbicara seperti manusia (Gorys Keraf, 1991: 140). Secara keseluruhannya, 

http://ajocs.com/
http://ajocs.com/


 

    Asian Journal of Civilizational Studies
 http://ajocs.com  eISSN 2682-8022 

 
 
 

10 
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu 
dalam Terjemahan Istiᶜarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Istiᶜarah]. Asian 
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com                                    

 

penterjemahan yang dilakukan adalah lancar walaupun dikekalkan bentuk teks sumber 
dengan terjemahan literal. Penterjemahan sebegini disifatkan sebagai terjemahan semantik 
menurut Newmark kerana penterjemah mengutamakan bentuk bahasa sumber. 
 
 
Kesimpulan 
 
Kajian ini telah memperlihatkan terjemahan istiᶜarah ke dalam bahasa Melayu berdasarkan 
kumpulan cerpen Bint al-Sultan dan terjemahannya, Cinta di Lembah Nil. Hasil penelitian 
menunjukkan bahawa istiᶜarah tasrihiyyah dapat diterjemahkan sebagai metafora manakala 
istiᶜarah makniyyah diterjemahkan sebagai personifikasi dan depersonifikasi. 
 

Melalui penelitian yang dilakukan, pengkaji mendapati istiᶜarah digeneralisasikan 
sebagai metafora disebabkan kedua-duanya memiliki persamaan fungsi, iaitu 
membandingkan dua hal tanpa menggunakan kata-kata perbandingan seperti, laksana, 
umpama dan sebagainya. Selain fungsinya yang sama, komponen-komponen yang 
membentuk istiᶜarah dan metafora juga dilihat mempunyai persamaan. Ringkasan 
persamaan tersebut dapat dijelaskan seperti jadual dibawah: 

 
Jadual 3: Persamaan bentuk istiᶜarah dan metafora 
Istiᶜarah Metafora 

Mustaᶜar lah (mushabbah) Topik 
Mustaᶜar minh (mushabbah bih) Imej 

Mustaᶜar (sifat yang dipinjamkan) Titik persamaan 

 
Penggeneralisasian istiᶜarah sebagai metafora sememangnya tepat kerana 

personifikasi juga merupakan sebahagian daripada metafora. Walau bagaimanapun, 
penggeneralisasian ini dilihat kurang sesuai untuk digunakan dalam konteks pelajar, 
terutamanya pelajar yang masih di peringkat permulaan. Penggunaan istiᶜarah yang 
memiliki beberapa gaya bahasa yang dapat dipadankan dalam retorik bahasa Melayu boleh 
menimbulkan kekeliruan kepada pelajar ketika proses pengajaran dan pembelajaran 
berlangsung. Hal ini disebabkan tahap pendedahan pelajar tentang ilmu metafora masih di 
tahap yang asas. Malahan, silibus Komponen Sastera (KOMSAS) di peringkat sekolah telah 
mengasingkan gaya bahasa personifikasi daripada metafora. Pengasingan ini 
menyebabkan pelajar beranggapan bahawa personifikasi dan metafora adalah dua jenis 
gaya bahasa yang berbeza, walhal personifikasi adalah sub-topik bagi metafora. Dengan 
itu, pendekatan kontrastif sebagai inisiatif memudahkan pelajar memahami konsep istiᶜarah 
dilihat memainkan peranan yang penting dalam pembelajaran ilmu Balaghah. 
 

Secara keseluruhan, penterjemah Nahmar Jamil didapati lebih selesa 
menggunakan terjemahan semantik seperti yang dibincangkan. Pengkaji beranggapan 
penggunaan ayat yang pendek dan sarat dengan mesej sesuai dengan genre cerpen 

http://ajocs.com/
http://ajocs.com/


 

    Asian Journal of Civilizational Studies
 http://ajocs.com  eISSN 2682-8022 

 
 
 

11 
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu 
dalam Terjemahan Istiᶜarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Istiᶜarah]. Asian 
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com                                    

 

adalah antara punca penterjemah terikat dengan bentuk dan struktur teks sumber. Pada 
pandangan pengkaji, terjemahan semantik yang diterapkan oleh penterjemah adalah satu 
usaha yang murni dan baik dalam menyebarluaskan budaya asing yang secara tidak 
langsung dapat menambahkan lagi pengetahuan kepada pembaca sasaran. 
 
 
Penghargaan 
 
Kajian ini dijalankan dengan menggunakan dana Geran Universiti Penyelidikan (kod projek: 
GUP-2015-016). Jutaan terima kasih kepada UKM kerana memberi dana bagi menjalankan 
kajian ini. 
 
 
Rujukan 
 
Atiq, ᶜAbd al-Aziz. 1985. Ilmu al-Bayan. Beirut: Dar al-Nahdah al-Arabiyyah. 
Danial Hilmi. 2017. Analisis Kontrastif Majaz Bahasa Arab-Indonesia Dan Implikasinya 

Dalam Pembelajaran Ilmu Bayan. Al-Lubab Jurnal Penelitian Pendidikan dan 
Keagamaan Islam, 3(2): 1-55. 

Gorys Keraf. 1991. Diksi dan Gaya Bahasa: Komposisi Lanjutan 1. Jakarta: Penerbit PT 
Gramedia Pustaka Utama. 

al-Hashimi, al-Sayyid Ahmad. 1999. Jawahir al-Balaghah fi al-Maᶜani wa al-Bayan wa al-
Badiᶜ. Yusuf al-Sumayli (pnyt.). Beirut: Al-Maktabah al-ᶜAsriyyah. 

Ihsan ᶜAbd al-Quddus. 1984. Cinta di Lembah Nil: Kumpulan Cerpen Mesir. Terj. Nahmar 
Jamil. Selangor: Media Intelek. 

Ihsan ᶜAbd al-Quddus. 2012. Bint al-Sultan. Riyadh: Dar Akhbar al-Yaum. 
al-Jarimi, Ali dan Mustafa Amin. 1999. Al-Balaghah al-Wadihah: al-Bayan wa al-Maᶜani wa 

al-Badiᶜ lil Madaris al-Thanawiyah. Kaherah: Dar al-Maᶜarif. 
al-Jurjaniy, ᶜAbd al-Qahir. 2001. Asrar al-Balaghah fi ᶜIlm al-Bayan. ᶜAbd al-Hamid Hindawiy 

(pnyt.). Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 
Maheram Ahmad. 2008. Permasalahan Terjemahan Arab Melayu: Satu Analisis Teks 

Sastera. Tesis Doktor Falsafah, Universiti Malaya. 
al-Maidani, ᶜAbd al-Rahman Hasan. 1996. Al-Balaghah al-Arabiyah Ususuha wa ᶜUlumuha 

wa Fununuha. Damascus: Dar al-Qalam. 
Mohamad Hussin, Mohd Sukki Othman, Nik Farhan Mustapha & Muhd Zulkifli Ismail. 2016. 

Analisis Penggunaan Istiᶜarah: Kajian Terhadap Beberapa Hadith Amthal 
Rasulullah S.A.W. Issues in Language Studies, 5(1): 27-43. 

Mohamad Syukri Abd Rahman & Mohammad Seman. 2014. Metafora al-Istiᶜarah Dalam 
Hadis Rasulullah S.A.W: Tumpuan Terhadap Hadis-Hadis Kitab Riyad al-Salihin. 
HADIS: Jurnal Ilmiah Berimpak, 7(1): 7-33. 

Muhammad Hafidz. (2018). Memahami Balaghah Dengan Mudah. TAᶜLIMUNA, 72: 129-
145. 

http://ajocs.com/
http://ajocs.com/


 

    Asian Journal of Civilizational Studies
 http://ajocs.com  eISSN 2682-8022 

 
 
 

12 
Cite as: Nabilah Halim & Suhaila Zailani @ Hj. Ahmad. (2019). Pengekalan Gaya Bahasa Melayu 
dalam Terjemahan Istiᶜarah [Retention of Malay Language Style in the Translation of Istiᶜarah]. Asian 
Journal of Civilizational Studies (AJOCS), 1(2), 1-12. Open Acces: http://ajocs.com                                    

 

Nazri Atoh, Zamri Arifin & Zubir Idris. (2015). Analisis Ungkapan Perbandingan Dalam 
Diwan Abi Tammam Dan Syair Siti Zubaidah. PENDETA Journal of Malay 
Language, Education and Literature, 6(1): 118-136. 

Newmark, P. (1981). Approaches to Translation. Oxford: Pergamon Press. 
Saifulah Samsudin, Muhammad Fauzi Jumingan, Abdul Rauf Hassan & Muhd Zulkifli Ismail. 

(2014). Terjemahan Metafora dalam Hadis Rasulullah S.A.W: Analisis Aspek 
Budaya. Proceeding of the International Conference on Arabic Studies and Islamic 
Civilization iCasic 2014, hlm. 600-610, Kuala Lumpur. 

Saifulah Samsudin, Muhammad Fauzi Jumingan, Abdul Rauf Hassan & Muhd Zulkifli Ismail. 
(2015). Peranan Kitab Shuruh Al-Hadis Dalam Penterjemahan Metafora Fokus 
Kepada Kitab Dalil Al-Falihin. HADIS: Jurnal Ilmiah Berwasit, 9(1): 7-20. 

Yayan Nurbayan. (2010). Pengembangan Materi Ajar Balaghah Berbasis Pendekatan 
Kontrastif. Jurnal Bahasa dan Seni, 38(1): 107-116. 

http://ajocs.com/
http://ajocs.com/

